
-1- 
 

Dresdens Synagogen (und deren Gemeinden) 

Ein Rückblick anlässlich der  

Weihe der Synagoge Dresden-Neustadt am 3. September 

2023 

Anlässlich der Weihe der Synagoge Dresden-Neustadt am 3. September 2023 lohnt 

sich ein Rückblick auf die Entwicklung der Dresdner Synagogen und ihrer 

Gemeinden. Heute gibt es in Dresden drei jüdische Gemeinden – nicht immer ohne 

Spannungen untereinander. Dennoch ist dies 78 Jahre nach dem Holocaust eine 

begrüßenswerte Entwicklung hin zu einem zukunftsorientierten jüdischen Leben. 

Warum das so ist? Das beschreibt dieser Beitrag.  

Herbert Lappe, 12.07.2023 

1840: Die Alte Synagoge. Ein Meilenstein auf dem Weg zur Gleichberechtigung 

 

 

Am 8. Mai 1840 wurde die Alte Synagoge (nach ihrem Baumeister auch als Semper-Synagoge 

genannt) eingeweiht.  

Es war eine glänzende, erhebende Feier! Die Synagoge war dicht besetzt, im Schiff 

von den eingeladenen Ehrengästen, wiederum den höchsten Staatsbeamten und 



-2- 
 

Vertretern der Behörden, auf den übrigen Plätzen von der Gemeinde ...  

(Emil Lehmann, Ein Halbjahrhundert in der israelitischen Religionsgemeinschaft zu Dresden. Erlebtes und 

Erlesenes. (Gustav Salomon) Dresden 1890)  

Die Dresdner Synagoge wurde nach einem langen und zähen Kampf der Dresdner Juden für die 

Gleichberechtigung mit den Christen errichtet. Einige der Forderungen der Juden von 1834 waren: 

Das Recht, verschiedene Gewerbe auszuüben; das Recht, Grundstücke zu erwerben; die 

Aufhebung des Geleitzwangs von Juden in den Bergstädten, die Abschaffung der 

Sonderzahlungen für Neuverheiratete, das Wohnrecht in den Vorstädten und die Bereitstellung 

von Feuerlöschern durch die Jüdische Gemeinde anstelle der zehn Thaler bei Bränden. 

Endlich, am 18. Mai 1838, erlaubte König Friedrich August:  

In Dresden und Leipzig dürfen jüdische Gemeinden gegründet werden. Grundstücke für den Bau 

von Synagogen dürfen erworben werden. Juden dürfen Grundbesitz haben. 

Für den Bau der Synagoge wurde ein damals minderwertiges Grundstück am Rande der 

Innenstadt zur Verfügung gestellt. Durch die umgebende Bebauung eingeengt, musste die 

Synagoge von der Seite betreten werden. Äußerlich erinnerte sie an eine romanische Kirche 

(nach Heidrun Laudel: Rundbogenstil). Dies zeigt das Bemühen der Gemeinde, sich der 

christlichen Mehrheitsgesellschaft anzupassen. Nur die Davidsterne auf den niedrigen Türmen 

wiesen von außen auf eine Synagoge hin. Erst die Innengestaltung mit ihren Anklängen an die 

maurische Architektur, und damit an die Blütezeit für die Juden im mittelalterlichen Spanien, 

drückte den Unterschied zu den christlichen Kirchen aus.  Zur Zeit ihrer Fertigstellung war sie die 

größte Synagoge Deutschlands. 

Heute wird die Architektur des berühmten Baumeisters Gottfried Semper wegen gerühmt. Für die 

Juden zur Zeit des Synagogenbaus war ihre Synagoge ein für alle sichtbarer Meilenstein auf dem 

Weg zur Gleichberechtigung.  

  



-3- 
 

1938: Zerstörung der Alten Synagoge 

 

Während der Pogromnacht 1938 (8./9. November, auch als Kristallnacht bekannt) brannten die 

Nazis die Synagoge nieder. Die Ruine wurde gesprengt; die Steine wurden entsorgt, für den 

Straßenbau verwendet oder an Privatleute verkauft. Nichts erinnerte mehr an die Synagoge. Für 

die Zerstörung ihrer Synagogen mussten die deutschen Juden eine „Sühneleistung“ in Höhe von 

einer Milliarde Reichsmark an die Staatskasse zahlen.    

Den Juden, die trotz großer Einschränkungen und Demütigungen noch geglaubt hatten, in 

Deutschland ausharren zu können, wurde nun endgültig bewusst, dass sie in Deutschland keine 

Zukunft haben würden.  

  



-4- 
 

1950: Die Synagoge auf der Fiedlerstraße. Der Anfang nach dem Ende. 

Vor dem Holocaust zählte die Dresdner Gemeinde etwa fünftausend Mitglieder. 1945 sammelten 

sich in Dresden etwa 200 Verfolgte – Juden oder Menschen mit jüdischem Hintergrund. Sie 

kamen aus den Konzentrationslagern oder als Rückkehrer aus der Emigration. Einige hatten sich 

im Chaos nach dem Bombenangriff vom 13. Februar 1945 verstecken können und waren so in 

letzter Minute der Deportation entgangen. 

Diese Überlebenden gründeten 1945 die Jüdische Gemeinde neu. Als Einheitsgemeinde 

versuchte sie, ihren Mitgliedern, gleich welcher Richtung des Judentums, eine Heimat zu geben. 

Gleichzeitig war sie ein Schutzraum: Hier war man unter seinesgleichen, hier gab es keine 

ehemaligen Nazis.  

Als Synagoge diente der Gemeinde die 1950 umgebaute Totenhalle vor dem Friedhof. Sie liegt in 

einer Nebenstraße und wird von der Öffentlichkeit kaum wahrgenommen. 

Die Einweihung 1950 stand ganz unter dem Eindruck des Holocausts. Daran erinnert noch heute 

die Gedenktafel an der Stirnseite des Innenraumes: 

„Zur Erinnerung an die Toten und als Mahnmal für die Lebenden hat die Jüdische 

Gemeinde zu Dresden im Jahre 1950 diese Tafel ihren zahlreichen Brüdern und 

Schwestern geweiht, die von 1933 – 1945 der Mörderhand des Faschismus erlagen.“ 



-5- 
 

2001: Die Neue Synagoge am Hasenberg 

 
 

Nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion kamen viele jüdische Zuwanderer nach Deutschland 

und damit auch nach Dresden. Für die größer gewordene Jüdische Gemeinde wurde die 

Synagoge auf der Fiedlerstraße zu klein.  

Mitte der 1990er-Jahre begannen Überlegungen zum Wiederaufbau der Dresdner Frauenkirche 

und etwa zeitgleich auch zum Bau einer Synagoge. Die Ausgangsbedingungen für den Bau beider 

Gotteshäuser waren jedoch sehr unterschiedlich: 

Die Frauenkirche, einst ein Wahrzeichen Dresdens, später DAS Symbol für die Zerstörung der 

Stadt, war im Bewusstsein der Dresdner immer präsent. Dagegen waren die Dresdner Juden und 

ihre zerstörte Synagoge nach 1945 weitgehend aus dem Bewusstsein verdrängt und in 

Vergessenheit geraten.  

Dass die Neue Synagoge gebaut wurde, ist wesentlich das Verdienst von Christen. Sie haben die 

Dresdner Juden wieder ins Bewusstsein vieler Dresdnerinnen und Dresdner gebracht: Seit 1981 

durch den Arbeitskreis „Begegnung mit dem Judentum“, aus dem später die Gesellschaft für 

christlich-jüdische Zusammenarbeit hervorging. Regelmäßig durchgeführte Veranstaltungen zur 

Aufklärung über christliche Judenfeindschaft, zur Geschichte der Juden, zum jüdischen 

Widerstand in der NS-Zeit, aber auch zur „Euthanasie“, zur Verfolgung der Sinti und Roma oder 

zum Prozess gegen den Dresdner Gestapo-Chef Henry Schmidt trugen zur Erinnerung an die 

Juden bei.  Es waren Christen, die 1988 an der Kreuzkirche, im Zentrum der Stadt, mit einer 

Gedenktafel an das Schicksal der Dresdner Juden (und das Versagen der Kirche während der 

NS-Zeit) erinnerten. Zu diesem Zeitpunkt gab es in Dresden noch keine Stolpersteine oder 



-6- 
 
Denkzeichen, die öffentlich an ehemalige Dresdner Juden erinnerten. 

Ein Wunder, wie manchmal zu hören ist, ist der Neubau also nicht. Ebenso wenig wie die 

Unterstützung durch viele Dresdner und Verantwortliche der Stadt, wie den damaligen 

Oberbürgermeister Herbert Wagner. Rund 25 Jahre Arbeit zur Erinnerung an Juden trugen ihre 

Früchte. Der Neubau der Synagoge war eine Geste privater und staatlicher Akteure: Wenn schon 

die Verbrechen an den Juden während der NS-Zeit nicht ungeschehen gemacht werden konnten, 

so sollte zumindest – durch den Bau der Synagoge – ein unübersehbares Zeichen des 

Willkommens an die Dresdner Juden, vertreten durch ihre Gemeinde, gesendet werden.  

Dabei wird leicht übersehen, dass die erhöhte Aufmerksamkeit und die Unterstützung, die die 

Jüdische Gemeinde (Einheitsgemeinde) und ihre Repräsentanten erfuhren und erfahren, nicht auf 

ihre Leistungen abzielt, sondern vorwiegend den tradierten Respekt gegenüber den Opfern des 

Holocausts ausdrückt. 

  



-7- 
 

 

Zwei Gemeinden neuen Typs 

2003: Chabad Lubawitsch Dresden. Der erste Schritt zur Normalität. 

 

Chabad Lubawitsch betreibt als einzige jüdische Gemeinde in Dresden einen jüdischen 

Kindergarten und eine Mikwe (rituelles Tauchbad). 

Mit der Eröffnung des Gemeindezentrums von Chabad Lubawitsch Dresden im Jahr 2003 wurde 

sichtbar: Auch in Dresden gibt es verschiedene Formen jüdischen Lebens. Das war ein wichtiger 

Schritt in Richtung Normalität: Juden sind ebenso wenig eine homogene Gruppe wie Christen und 

haben unterschiedliche Bedürfnisse!  

Diese Gemeinde ist wie die Jüdische Kultusgemeinde Dresden selbstständig: Sie wird nicht vom 

Zentralrat der Juden in Deutschland vertreten. Sie finanziert sich nicht über Staatsverträge, 

sondern aus privaten und/oder regionalen Mitteln. Ihr Zulauf bestätigt, dass es einen Bedarf für 

solche Gemeinden gibt. 

EIN JEGLICHES HAT SEINE ZEIT.  

UND ALLES VORHABEN UNTER DEM HIMMEL 

HAT SEINE STUNDE ... 
(PREDIGER SALOMON 3,1) 

 



-8- 
 

2023: Weihe der Synagoge Dresden-Neustadt der Besht Yeshiva und Dresdner 

Jüdischen Kultusgemeinde  

 

Der Synagogenraum wurde überwiegend in (handwerklicher) Eigenleistung und mit Hilfe von 

Freunden der Gemeinde umgebaut und instandgesetzt. Bis zur Fertigstellung fanden Feiern auf 

der Baustelle, bei befreundeten christlichen Gemeinden, im Zelt oder bei den Nachbarn (Haus der 

Künstler, Hanse 3) statt. 

 



-9- 
 
Um die Bedeutung der Synagogenweihe der Dresdner Kultusgemeinde einordnen zu können, 

muss man etwas weiter ausholen. Ihr Rabbiner Akiva Weingarten entstammt der ultraorthodoxen 

chassidischen Gemeinschaft der Satmarer. Diese wurde nach dem Holocaust von den wenigen 

Überlebenden der Satmarer Gemeinde (heute: Satu Mare in Rumänien) in New York 

wiedergegründet und hat heute Zehntausende Mitglieder in den USA und in Israel. In dieser 

Gemeinschaft fanden ihre Mitglieder nach dem Holocaust Trost, Solidarität und einen neuen 

Lebensinhalt: Ein Leben in strengstens möglicher religiöser Form, in der fast jede menschliche 

Handlung von extrem eng ausgelegten religiösen Gesetzen bestimmt wird. Rabbiner Akiva 

Weingarten brach 2014 aus dieser Gemeinschaft aus, studierte Judaistik in Berlin und Potsdam 

und wurde 2019 von der Jüdischen Gemeinde Dresden (Einheitsgemeinde) als Rabbiner 

angestellt. Er wollte eine liberal-chassidische Yeshiva (Lehrhaus) einrichten, um anderen 

Aussteigern den Weg in ein normales bürgerliches Leben zu ebnen. Um dieses Vorhaben 

realisieren zu können, gründete Rabbiner Weingarten zusammen mit anderen Aussteigern aus 

der Orthodoxie eine unabhängige Yeshiva in Dresden und wenig später, mit demselben Stamm 

von Aktivisten, die chassidisch-liberale Jüdische Kultusgemeinde Dresden. Letztere hat heute ein 

Vielfaches an Mitgliedern im Vergleich zu den Aktivisten.  

Was sind die Besonderheiten der Kultusgemeinde?  

• Der entscheidende Unterschied zur Einheitsgemeinde besteht darin, dass ihr 

Selbstverständnis nicht von der Vergangenheit herkommt, auch wenn die meisten ihrer 

Aktivisten einen familiären Holocaust-Hintergrund haben. Im Mittelpunkt steht ein 

lebendiges und fröhliches jüdisches Leben, zu dem jeder eingeladen ist. 

• Sie ist tolerant gegenüber allen jüdisch-religiösen Strömungen – solange die Gefühle 

anderer nicht verletzt werden.  

• Trotz ihres kurzen Bestehens (Gründung 2021) pflegt sie vielfältige Kontakte: zu staatlichen 

Institutionen, zu christlichen Gemeinden, zu Anwohnern usw. Nichtjuden nehmen am 

Leben der Gemeinde in verschiedenen Formen teil: als ehrenamtliche Unterstützer oder als 

Teilnehmer an Feiertagen und Schabbatabenden …), zu denen sie auch Freunde aller 

(oder auch keiner) Konfession mitbringen.  

• Sie hat sich innerhalb kürzester Zeit zu einem jüdischen Ort entwickelt, der in die Dresdner 

Stadtgesellschaft ausstrahlt. 

• Die Renovierung der Gemeinderäume und die Instandsetzung des Synagogenraumes 

erfolgte überwiegend in Eigenleistung. 



-10- 
 

• Die Synagoge Dresden-Neustadt ist kein Symbol, das nach außen wirkt: Sie ist ein 

schlichter Raum, der die ursprüngliche Funktion der Synagoge wiederbelebt: ein Raum des 

Gebets, der Versammlung, des sozialen Austauschs. 

Zusammenfassung 

Die Geschichte der Dresdner Synagogen und ihrer jüdischen Gemeinden spiegelt die Rolle der 

Dresdner Juden in der Stadtgesellschaft wider. Die Synagoge von 1840 war ein erstes sichtbares 

Symbol auf dem Weg zur vollen Gleichberechtigung. Die Synagoge von 1950 und die 

dazugehörige Gemeindeorganisation dienten vor allem den Überlebenden als Schutz- und 

Rückzugsraum. Die Neue Synagoge der Einheitsgemeinde war ein Zeichen des Respekts privater 

und öffentlicher Spender gegenüber den 6 Millionen Ermordeten. Sie brachte die Dresdner Juden 

wieder in das Bewusstsein der Stadtgesellschaft zurück. 

Die Gründung der Gemeinden Chabad Lubawitsch Dresden (2003) und der Jüdischen 

Kultusgemeinde Dresden (2021) sind wichtige Schritte auf dem Wege zur Normalität: Jüdisches 

Leben tritt aus dem Schatten des Holocausts heraus und wendet sich der Gegenwart und Zukunft 

zu. 

.  

Besht Yeshiva / Kultusgemeinde: Es gibt verschiedene Weiterbildungs- und Freizeitangebote, 

z. B. den Workshop Druck und Linolschnitt. 

 



-11- 
 
 

 


