Dresdens Synagogen (und deren Gemeinden)
Ein Ruckblick anlasslich der
Weihe der Synagoge Dresden-Neustadt am 3. September

2023

Anlasslich der Weihe der Synagoge Dresden-Neustadt am 3. September 2023 lohnt
sich ein Ruckblick auf die Entwicklung der Dresdner Synagogen und ihrer
Gemeinden. Heute gibt es in Dresden drei judische Gemeinden — nicht immer ohne
Spannungen untereinander. Dennoch ist dies 78 Jahre nach dem Holocaust eine
begrufRenswerte Entwicklung hin zu einem zukunftsorientierten judischen Leben.
Warum das so ist? Das beschreibt dieser Beitrag.

Herbert Lappe, 12.07.2023

1840: Die Alte Synagoge. Ein Meilenstein auf dem Weg zur Gleichberechtigung

Am 8. Mai 1840 wurde die Alte Synagoge (nach ihrem Baumeister auch als Semper-Synagoge
genannt) eingeweiht.
Es war eine glanzende, erhebende Feier! Die Synagoge war dicht besetzt, im Schiff

von den eingeladenen Ehrengasten, wiederum den héchsten Staatsbeamten und



Vertretern der Behdrden, auf den tubrigen Platzen von der Gemeinde ...
(Emil Lehmann, Ein Halbjahrhundert in der israelitischen Religionsgemeinschatft zu Dresden. Erlebtes und

Erlesenes. (Gustav Salomon) Dresden 1890)

Die Dresdner Synagoge wurde nach einem langen und zahen Kampf der Dresdner Juden fir die
Gleichberechtigung mit den Christen errichtet. Einige der Forderungen der Juden von 1834 waren:
Das Recht, verschiedene Gewerbe auszuiben; das Recht, Grundstucke zu erwerben; die
Aufhebung des Geleitzwangs von Juden in den Bergstadten, die Abschaffung der
Sonderzahlungen fur Neuverheiratete, das Wohnrecht in den Vorstadten und die Bereitstellung

von Feuerldéschern durch die Jidische Gemeinde anstelle der zehn Thaler bei Branden.

Endlich, am 18. Mai 1838, erlaubte Konig Friedrich August:
In Dresden und Leipzig durfen judische Gemeinden gegrindet werden. Grundstiicke fur den Bau

von Synagogen durfen erworben werden. Juden durfen Grundbesitz haben.

Fur den Bau der Synagoge wurde ein damals minderwertiges Grundstiick am Rande der
Innenstadt zur Verfigung gestellt. Durch die umgebende Bebauung eingeengt, musste die
Synagoge von der Seite betreten werden. AuRerlich erinnerte sie an eine romanische Kirche
(nach Heidrun Laudel: Rundbogenstil). Dies zeigt das Bemiihen der Gemeinde, sich der
christlichen Mehrheitsgesellschaft anzupassen. Nur die Davidsterne auf den niedrigen Tlrmen
wiesen von auf3en auf eine Synagoge hin. Erst die Innengestaltung mit ihnren Anklangen an die
maurische Architektur, und damit an die Blutezeit fur die Juden im mittelalterlichen Spanien,
driickte den Unterschied zu den christlichen Kirchen aus. Zur Zeit ihrer Fertigstellung war sie die

grofldte Synagoge Deutschlands.

Heute wird die Architektur des berihmten Baumeisters Gottfried Semper wegen gerihmt. Fir die
Juden zur Zeit des Synagogenbaus war ihre Synagoge ein fur alle sichtbarer Meilenstein auf dem

Weg zur Gleichberechtigung.



1938: Zerstdrung der Alten Synagoge

Wahrend der Pogromnacht 1938 (8./9. November, auch als Kristallnacht bekannt) brannten die
Nazis die Synagoge nieder. Die Ruine wurde gesprengt; die Steine wurden entsorgt, flir den
Stral3enbau verwendet oder an Privatleute verkauft. Nichts erinnerte mehr an die Synagoge. Fur
die Zerstorung ihrer Synagogen mussten die deutschen Juden eine ,Siuhneleistung“ in Hohe von
einer Milliarde Reichsmark an die Staatskasse zahlen.

Den Juden, die trotz gro3er Einschrankungen und Demitigungen noch geglaubt hatten, in
Deutschland ausharren zu kénnen, wurde nun endguiltig bewusst, dass sie in Deutschland keine

Zukunft haben wirden.



1950: Die Synagoge auf der FiedlerstralRe. Der Anfang nach dem Ende.

id

-

e

Vor dem Holocaust zahlte die Dresdner Gemeinde etwa flinftausend Mitglieder. 1945 sammelten
sich in Dresden etwa 200 Verfolgte — Juden oder Menschen mit judischem Hintergrund. Sie
kamen aus den Konzentrationslagern oder als Ruickkehrer aus der Emigration. Einige hatten sich
im Chaos nach dem Bombenangriff vom 13. Februar 1945 verstecken kénnen und waren so in

letzter Minute der Deportation entgangen.

Diese Uberlebenden griindeten 1945 die Jiidische Gemeinde neu. Als Einheitsgemeinde
versuchte sie, ihren Mitgliedern, gleich welcher Richtung des Judentums, eine Heimat zu geben.
Gleichzeitig war sie ein Schutzraum: Hier war man unter seinesgleichen, hier gab es keine

ehemaligen Nazis.

Als Synagoge diente der Gemeinde die 1950 umgebaute Totenhalle vor dem Friedhof. Sie liegt in

einer NebenstraRe und wird von der Offentlichkeit kaum wahrgenommen.

Die Einweihung 1950 stand ganz unter dem Eindruck des Holocausts. Daran erinnert noch heute

die Gedenktafel an der Stirnseite des Innenraumes:

»ZUr Erinnerung an die Toten und als Mahnmal fur die Lebenden hat die Judische
Gemeinde zu Dresden im Jahre 1950 diese Tafel ihren zahlreichen Bridern und

Schwestern geweiht, die von 1933 — 1945 der Mérderhand des Faschismus erlagen.®



2001: Die Neue Synagoge am Hasenberg

Nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion kamen viele judische Zuwanderer nach Deutschland
und damit auch nach Dresden. Fir die gro3er gewordene Judische Gemeinde wurde die

Synagoge auf der Fiedlerstral3e zu klein.

Mitte der 1990er-Jahre begannen Uberlegungen zum Wiederaufbau der Dresdner Frauenkirche
und etwa zeitgleich auch zum Bau einer Synagoge. Die Ausgangsbedingungen fur den Bau beider

Gotteshauser waren jedoch sehr unterschiedlich:

Die Frauenkirche, einst ein Wahrzeichen Dresdens, spater DAS Symbol fir die Zerstérung der
Stadt, war im Bewusstsein der Dresdner immer prasent. Dagegen waren die Dresdner Juden und
ihre zerstorte Synagoge nach 1945 weitgehend aus dem Bewusstsein verdréangt und in

Vergessenheit geraten.

Dass die Neue Synagoge gebaut wurde, ist wesentlich das Verdienst von Christen. Sie haben die
Dresdner Juden wieder ins Bewusstsein vieler Dresdnerinnen und Dresdner gebracht: Seit 1981
durch den Arbeitskreis ,Begegnung mit dem Judentum®, aus dem spater die Gesellschaft fur
christlich-jidische Zusammenarbeit hervorging. Regelmafig durchgefihrte Veranstaltungen zur
Aufklarung tber christliche Judenfeindschaft, zur Geschichte der Juden, zum judischen
Widerstand in der NS-Zeit, aber auch zur ,Euthanasie, zur Verfolgung der Sinti und Roma oder
zum Prozess gegen den Dresdner Gestapo-Chef Henry Schmidt trugen zur Erinnerung an die
Juden bei. Es waren Christen, die 1988 an der Kreuzkirche, im Zentrum der Stadt, mit einer
Gedenktafel an das Schicksal der Dresdner Juden (und das Versagen der Kirche wahrend der
NS-Zeit) erinnerten. Zu diesem Zeitpunkt gab es in Dresden noch keine Stolpersteine oder



Denkzeichen, die 6ffentlich an ehemalige Dresdner Juden erinnerten.

Ein Wunder, wie manchmal zu horen ist, ist der Neubau also nicht. Ebenso wenig wie die
Unterstitzung durch viele Dresdner und Verantwortliche der Stadt, wie den damaligen
Oberburgermeister Herbert Wagner. Rund 25 Jahre Arbeit zur Erinnerung an Juden trugen ihre
Frichte. Der Neubau der Synagoge war eine Geste privater und staatlicher Akteure: Wenn schon
die Verbrechen an den Juden wéahrend der NS-Zeit nicht ungeschehen gemacht werden konnten,
so sollte zumindest — durch den Bau der Synagoge — ein unibersehbares Zeichen des

Willkommens an die Dresdner Juden, vertreten durch ihre Gemeinde, gesendet werden.

Dabei wird leicht Gbersehen, dass die erhdohte Aufmerksamkeit und die Unterstitzung, die die
Judische Gemeinde (Einheitsgemeinde) und ihre Reprasentanten erfuhren und erfahren, nicht auf
ihre Leistungen abzielt, sondern vorwiegend den tradierten Respekt gegentiber den Opfern des

Holocausts ausdrickt.



EIN JEGLICHES HAT SEINE ZEIT.
UND ALLES VORHABEN UNTER DEM HIMMEL
HAT SEINE STUNDE ...

(PREDIGER SALOMON 3,1)

Zwei Gemeinden neuen Typs

2003: Chabad Lubawitsch Dresden. Der erste Schritt zur Normalitéat.

Chabad Lubawitsch betreibt als einzige judische Gemeinde in Dresden einen jldischen

Kindergarten und eine Mikwe (rituelles Tauchbad).

Mit der Eroffnung des Gemeindezentrums von Chabad Lubawitsch Dresden im Jahr 2003 wurde
sichtbar: Auch in Dresden gibt es verschiedene Formen judischen Lebens. Das war ein wichtiger
Schritt in Richtung Normalitat: Juden sind ebenso wenig eine homogene Gruppe wie Christen und

haben unterschiedliche Bedrfnisse!

Diese Gemeinde ist wie die Judische Kultusgemeinde Dresden selbststandig: Sie wird nicht vom
Zentralrat der Juden in Deutschland vertreten. Sie finanziert sich nicht Gber Staatsvertrage,
sondern aus privaten und/oder regionalen Mitteln. Ihr Zulauf bestatigt, dass es einen Bedarf fur

solche Gemeinden gibt.



2023: Weihe der Synagoge Dresden-Neustadt der Besht Yeshiva und Dresdner

Judischen Kultusgemeinde

ik

Der Synagogenraum wurde tberwiegend in (handwerklicher) Eigenleistung und mit Hilfe von
Freunden der Gemeinde umgebaut und instandgesetzt. Bis zur Fertigstellung fanden Feiern auf
der Baustelle, bei befreundeten christlichen Gemeinden, im Zelt oder bei den Nachbarn (Haus der

Kinstler, Hanse 3) statt.




Um die Bedeutung der Synagogenweihe der Dresdner Kultusgemeinde einordnen zu kénnen,
muss man etwas weiter ausholen. Ihr Rabbiner Akiva Weingarten entstammt der ultraorthodoxen
chassidischen Gemeinschaft der Satmarer. Diese wurde nach dem Holocaust von den wenigen
Uberlebenden der Satmarer Gemeinde (heute: Satu Mare in Rumanien) in New York
wiedergegrundet und hat heute Zehntausende Mitglieder in den USA und in Israel. In dieser
Gemeinschaft fanden ihre Mitglieder nach dem Holocaust Trost, Solidaritat und einen neuen
Lebensinhalt: Ein Leben in strengstens mdglicher religioser Form, in der fast jede menschliche
Handlung von extrem eng ausgelegten religiosen Gesetzen bestimmt wird. Rabbiner Akiva
Weingarten brach 2014 aus dieser Gemeinschaft aus, studierte Judaistik in Berlin und Potsdam
und wurde 2019 von der Judischen Gemeinde Dresden (Einheitsgemeinde) als Rabbiner
angestellt. Er wollte eine liberal-chassidische Yeshiva (Lehrhaus) einrichten, um anderen
Aussteigern den Weg in ein normales birgerliches Leben zu ebnen. Um dieses Vorhaben
realisieren zu kénnen, grindete Rabbiner Weingarten zusammen mit anderen Aussteigern aus
der Orthodoxie eine unabhangige Yeshiva in Dresden und wenig spater, mit demselben Stamm
von Aktivisten, die chassidisch-liberale Judische Kultusgemeinde Dresden. Letztere hat heute ein

Vielfaches an Mitgliedern im Vergleich zu den Aktivisten.
Was sind die Besonderheiten der Kultusgemeinde?

« Der entscheidende Unterschied zur Einheitsgemeinde besteht darin, dass ihr
Selbstverstandnis nicht von der Vergangenheit herkommt, auch wenn die meisten ihrer
Aktivisten einen familiaren Holocaust-Hintergrund haben. Im Mittelpunkt steht ein

lebendiges und frohliches judisches Leben, zu dem jeder eingeladen ist.

« Sie ist tolerant gegenuber allen judisch-religiésen Stromungen — solange die Gefluhle

anderer nicht verletzt werden.

» Trotz ihres kurzen Bestehens (Grindung 2021) pflegt sie vielfaltige Kontakte: zu staatlichen
Institutionen, zu christlichen Gemeinden, zu Anwohnern usw. Nichtjuden nehmen am
Leben der Gemeinde in verschiedenen Formen teil: als ehrenamtliche Unterstutzer oder als
Teilnehmer an Feiertagen und Schabbatabenden ...), zu denen sie auch Freunde aller

(oder auch keiner) Konfession mitbringen.

« Sie hat sich innerhalb kirzester Zeit zu einem judischen Ort entwickelt, der in die Dresdner

Stadtgesellschaft ausstrahilt.

» Die Renovierung der Gemeinderaume und die Instandsetzung des Synagogenraumes

erfolgte Uberwiegend in Eigenleistung.



-10-

» Die Synagoge Dresden-Neustadt ist kein Symbol, das nach auf3en wirkt: Sie ist ein
schlichter Raum, der die urspriingliche Funktion der Synagoge wiederbelebt: ein Raum des

Gebets, der Versammlung, des sozialen Austauschs.

Zusammenfassung

Die Geschichte der Dresdner Synagogen und ihrer judischen Gemeinden spiegelt die Rolle der
Dresdner Juden in der Stadtgesellschaft wider. Die Synagoge von 1840 war ein erstes sichtbares
Symbol auf dem Weg zur vollen Gleichberechtigung. Die Synagoge von 1950 und die
dazugehorige Gemeindeorganisation dienten vor allem den Uberlebenden als Schutz- und
Ruckzugsraum. Die Neue Synagoge der Einheitsgemeinde war ein Zeichen des Respekts privater
und offentlicher Spender gegenuber den 6 Millionen Ermordeten. Sie brachte die Dresdner Juden

wieder in das Bewusstsein der Stadtgesellschaft zurlck.

Die Grundung der Gemeinden Chabad Lubawitsch Dresden (2003) und der Judischen
Kultusgemeinde Dresden (2021) sind wichtige Schritte auf dem Wege zur Normalitat: Judisches

Leben tritt aus dem Schatten des Holocausts heraus und wendet sich der Gegenwart und Zukunft

ZU.

Besht Yeshiva / Kultusgemeinde: Es gibt verschiedene Weiterbildungs- und Freizeitangebote,
z. B. den Workshop Druck und Linolschnitt.



-11-



