Herbert Lappe
12-03-2022

Warum tun sich so viele Menschen schwer mit dem Wort Jude?
Die Bezeichnungen ,judische Mitbirger® und ,Birger jidischen Glaubens® sind hilflose
Konstrukte.

Wenn von Birgern judischen Glaubens oder von judischen Mit-Birgern
gesprochen wird, ist das hierzulande normal. Keine Empdrung, wie sie hinter der
Forderung nach Umbenennung von Straliennamen mit vermeintlich kolonialistischem
Hintergrund steht. Auch kein Aufschrei, wie bei der Verwendung des N-Wortes oder
beim Gebrauch des Wortes Zigeuner und auch keine Erregung, wenn eine Politikerin
als Jugendtraum versehentlich Indianerhauptling angibt.

Allein schon, dass wohl heutzutage kaum jemand von Burgern christlichen
Glaubens oder von christlichen Mit-Blirgern spricht, misste zum Innehalten anregen.
Auch, dass in keiner der verbreiteten europaischen Sprachen Englisch, Franzésisch,
Russisch und Italienisch derartige Wortkonstruktionen zwar grammatikalisch méglich,
aber nicht bekannt sind. Kurzum: Juden werden nicht als das, was sind — namlich als
Juden - angesprochen, sondern fir sie werden spezielle Konstruktionen gebraucht.

Anfang dieses Jahres gab es zahlreiche Einspriiche, weil die Duden-Redaktion
den Eintrag ,Jude®, als angeblich diskriminierend, durch ,Judischer Mitbirger® ersetzte.
Der Vorgang zeigt, dass die Verwendung des Wortes Jude nicht selbstverstandlich ist.

Wenn Sprache die Beziehungen zwischen den Mitgliedern einer Gesellschaft
wiedergibt, dann ist zu fragen: Wie kommt es zu dieser Abgrenzung, ausgedrtickt in

.Mit-Blrger*innen® und ,Blrger*innen judischen Glaubens®?

Eine mogliche Erklarung kdénnte darin liegen, dass hierzulande Juden trotz
weitgehender juristischer Gleichstellung — in Preu3en ab 1812, in Sachsen ab 1868 —
haufig als Fremde, als nicht-deutsch, angesehen wurden. Den Héhepunkt bildeten die
NS-Verordnungen, in denen Juden die deutsche Staatsbirgerschaft entzogen wurde.

So wie meinem Vater und seinen Angehdrigen.



In allen anderen westlichen Landern, aul3er Spanien und Portugal, gab es keine solche
Ausgrenzung. Im Gegenteil: Dass Menschen mit judischem Hintergrund trotz
antisemitischer Proteste in hochste Staatsdmter aufriickten, war nicht ungewohnlich.
Beispiele dafir sind der zweimalige britische Premierminister Benjamin Disraeli (1804
— 1881), die US-amerikanischen Politiker Henry Kissinger (Sicherheitsberater und
AulRenminister, geb. 1923), Werner W. Blumenthal (Finanzminister, geb. 1926) oder
die franzdsischen Politiker Adolphe Crémieux (Justizminister, 1796 — 1880) und Léon
Blum (Premierminister, 1872-1950).

Der Hintergrund ist in der deutschen Geschichte zu suchen. Bereits fur die
Konstruktion der Deutschen Nation nach 1800, befliigelt durch die Befreiungskriege
gegen Napoleon, war die Judenfeindschaft konstituierendes Element. Heinrich Heine
berichtete Uber Aussagen auf dem Wartburgfest der Studenten von 1817:

-Wer nur im 7. Glied von einem Franzosen, Juden oder Slawen abstammte, ward zum
Exil verurteilt ...“ Mit anderen Worten: Weder Franzosen oder Juden kénnen Deutsche

sein.

Doch es gab auch gegenlaufige Entwicklungen. Dafiir ein Beispiel. Zu Beginn
des Ersten Weltkriegs 1914 verkiindete Kaiser Wilhelm Il. ,Ich kenne keine Parteien
mehr, ich kenne nur Deutsche!“ Als dann 1916 der Preul3ische Kriegsminister eine
»<Judenzahlung® zur statistischen Erhebung der Dienstverhaltnisse aller deutschen
Juden im Heer anordnete, protestierten die Sozialdemokratische Partei und die
Fortschrittliche Partei. Sie traten ein gegen eine Unterscheidung zwischen jldischen
Kriegsteilnehmern und anderen Deutschen. Schliel3lich wurde die Judenzéhlung

zuriickgezogen.

Die besondere Bezeichnung von Juden ist nicht nur eine AuRerlichkeit. Ich
meine, sie spiegelt sich auch in der Diskussion um ein Jidisches Museum wider:
Weshalb scheint es selbstverstandlich, die Geschichte der Juden fir die Zeit der
Gleichberechtigung in einem eigenen Museum zu behandeln, also nicht ins
stadtgeschichtliche Museum einzubinden, und damit auszugrenzen? Die Frage nach

der Zuordnung zur allgemeinen Stadtgeschichte wurde gar nicht erst gestellt.

Eine andere, vielleicht auch ergénzende Erklarung kénnte in der Zeit nach dem

Holocaust liegen. Danach stellte sich die Frage: Wie geht man mit Juden und deren



Nachfahren um? Wie mit Menschen, gegen deren Ausgrenzung und Vernichtung sich
viele Deutsche passiv, wenn nicht sogar unterstiitzend, verhielten? Méglicherweise
sind die besonderen sprachlichen Konstrukte ein Ausdruck von Unsicherheit und
Hilflosigkeit?

Ganz gleich, welche Erklarung wir dafur finden. Auf jeden Fall sollten Sie uns Juden als
das ansprechen, was wir nach unserem Selbstverstéandnis sind: Je nach Kontext als

Deutsche, Sachsen, Dresdner — oder als Juden.




