Lieber Freund,

ich werde mich hiten dartber auszulassen, wer halachisch Jude ist. Besonders
auch, weil ich weil3, dass da schon die Meinungen auseinandergehen. Auch
arbeite ich zusammen mit Konvertiten, die ich - wegen ihres Engagements -
sehr schatze. Und doch ist zwischen "denen™ und mir ein groRer Unterschied.

Wie Du weil3t, wurde ich in eine judische Familie hineingeboren. Dazu gehoérte
auch die winzige Judische Gemeinde in Dresden, die sich vornehmlich als
Schicksalsgemeinschaft verstand, die Schreiers aus Meif3en (Du wirst Dich an
sie erinnern), der Eschwege ....

Alle diese Personen interessierten sich nicht oder kaum fir Religion.

Und doch: Sie feierten gemeinsam z. B. Pessach/Sederabend. Das ist die
Geschichte unserer Vorfahren, Eltern, Familien, Freunde: Aus der
Unterdriickung in die Freiheit! Der Auszug aus Agypten ist so zentral in der
Erinnerung der meisten Juden, dass unter allen Umstanden daran erinnert
wurde:

Selbst im Warschauer Ghetto wurde Ghetto Lodz, 1943: Backen von

Pessach gefeiert. Mazzot

Ob mein GroRvater (noch) dabei war?

a cup of wine at a Passover Seder in the ghetto
emhifswerk rebef committee




Bergen Belsen 1944: )
(Da ich kein Hebraisch kann, muss ich mich auf eine Fremd-Ubersetzung verlassen)

Anfrage vor Pessach an einen mitgefangenen Rabbiner, was tun, da da kein

ungesauertes Brot verflgbar.

Die Antwort des Rabbis:
Vor dem Essen von Chamez soll man mit tiefer Hingebung sagen:
Vater im Himmel, unser Wunsch ist, zu Pessach Mazze zu essen und das Verbot des

gesauerten Brotes einzuhalten ...
Aber wir sind gezwungen gesauertes Brot zu essen ...,
weil uns die Sklaverei hindert und wir uns in tédlicher Gefahr befinden.

Diese drei Beispiele, die zur Geschichte unserer Familien und/oder deren engsten
Freunden gehdren, mit denen wir (ungefragt) aufgewachsen sind, unterscheiden uns
von den Konvertiten. Fir diese kann Pessach nicht mehr als ein nach Ritualen zu
begehender Brauch sein - ganz gleich, wie tief sie den Hintergrund kennen und wie
viel Muhe sie sich geben. Es ist eben nicht ihre Geschichte.

Das aber hat Konsequenzen:



Dann treten formale Dinge in den Vordergrund (Wahre Begebenheit: "Wir kénnen den
Sederabend nicht beginnen, die Milch ist nicht koscher.")

Oder:

Nach der Verlesung der Namen von Ermordeten und den Orten ihrer Ermordung
spricht ein Konvertit das Kaddisch.

Frage: Welche Beziehung hat der dazu? Ist das mehr als eine formale Deklamation?
Im Gegensatz zu uns, unseren Kindern und Enkeln: Es sind die Orte, an die wir von
Kindheit an erinnert wurden, wenn wir nach unseren Verwandten fragten.



