
Dr. Herbert Lappe 
12.10.2021 
 
Dresden hat eine neue jüdische Gemeinde. Normalität oder Spaltung? 

Wer bisher in Dresden von einer Jüdischen Gemeinde sprach meinte wie selbstverständlich die Jüdische 

Gemeinde Dresden mit ihren ca. 700 Mitgliedern. Also die Gemeinde am Hasenberg mit der in sich 

gedrehten Synagoge und dem Gemeindehaus. Vorsitzender ist Michael Hurshell. 

Dass es daneben noch eine zweite Gemeinde gibt, ist weniger bekannt: die Gemeinde Chabad-Lubawich 

in der Tiergartenstraße. Sie wird von Rabbiner Shneor Havlin geleitet und hat nach seiner aktuellen Auskunft 

ca. 350 Mitglieder. 

Und nun gibt es noch seit Anfang Oktober 2021 die Jüdische Kultusgemeinde in Dresden mit ca. 75 

Mitgliedern. Ihr steht Moshe Barnett vor. Diese Gemeinde ist personell eng verflochten mit der Besht-

Yeshiva. Das ist eine Einrichtung mit dem Schwerpunkt der Förderung der Integration von ehemals ultra-

orthodoxen Juden aus Israel und den USA. Sie wird von Rabbiner Akiva Weingarten geleitet.  

Weshalb drei Gemeinden? 

Die Jüdische Gemeinde versteht sich als Einheitsgemeinde. Zur Einheitsgemeinde sagte Kirsten Dietrich, 

evangelische Theologin und Journalistin, 2016 im Deutschlandfunk:1 „Die religiöse Organisation jüdischen 

Lebens in sogenannten Einheitsgemeinden als staatliche Zwangsregelung stammt aus dem 19. 

Jahrhundert. Pro Ort sollte es nur eine jüdische Gemeinde geben. Nach dem Zweiten Weltkrieg schien die 

Einheitsgemeinde aber ganz gut zum vorsichtigen Neuanfang jüdischen Lebens in Deutschland zu 

passen.“  

Die Einheitsgemeinden haben die Aufgabe, verschiedene jüdische Strömungen zusammenzufassen. Damit 

hat der Staat auch nur einen Ansprechpartner und die Verteilung der staatlichen Zuwendungen ist 

einfacher. 

Allerdings weist Chabad Lubawitsch, die zweite Gemeinde, ein Sonderheit auf. Diese Gemeinde finanziert 

sich durch Spenden, somit ohne staatliche Zuschüsse. Die Lubawitscher vertreten eine eigenständige 

Form der Orthodoxie. Sie sind aber, wie Rabbiner Havlin mir gegenüber mehrfach betonte, an einer 

inhaltlichen Zusammenarbeit mit der Einheitsgemeinde interessiert. Sie könnten und würden gerne die 

Einheitsgemeinde religiös unterstützen – vorausgesetzt, es besteht ein Interesse daran. 

Die Kunst der Führung einer Einheitsgemeinde besteht darin, die unterschiedlichen Richtungen des 

Judentums unter ein Dach zu bringen. Dass ist dem Vorstand der Einheitsgemeinde nicht gelungen, wie 

die Gründung der Jüdischen Kultusgemeinde und die kaum vorhandene Zusammenarbeit mit Chabad 

Lubawitsch zeigt. 

 

 
1 Deutschlandfunk, https://www.deutschlandfunkkultur.de/judentum-in-deutschland-streit-um-die-

einheitsgemeinden.1278.de.html?dram:article_id=367466 
 

https://www.deutschlandfunkkultur.de/judentum-in-deutschland-streit-um-die-einheitsgemeinden.1278.de.html?dram:article_id=367466
https://www.deutschlandfunkkultur.de/judentum-in-deutschland-streit-um-die-einheitsgemeinden.1278.de.html?dram:article_id=367466


Sowohl bei Chabad Lubawitsch als auch bei der Jüdischen Kultusgemeinde steht der Mensch im 

Mittelpunkt. Als Besucher werden Sie mit Herzlichkeit und Wärme empfangen – gleich, ob Sie jüdisch sind 

oder nicht. Auch wenn meine Familie etwa seit 1949 Mitglied der Einheitsgemeinde ist, bin ich häufig zu 

Besuch bei Besht-Yeshiva bzw. der neu gegründeten Jüdischen Kultusgemeinde. In beiden sind die 

Aussteiger aus der Ultra-Orthodoxie tonangebend. Sie gehen sehr unterschiedlich mit den jüdischen 

Religionsgesetzen (Halacha) um. Um das zu veranschaulichen: Juden, welche die Religionsgesetze streng 

einhalten, werden am Sabbat ruhen. Schon das Anschalten elektrischer Geräte, gleich welcher Art, das 

Autofahren, Rauchen, Schreiben oder Geld in die Hand zu nehmen usw. ist für sie eine nicht hinnehmbare 

Verletzung der Sabbatruhe. Aber sie tolerieren andere, die sich nicht an die Gesetze halten. Und genau 

diese Offenheit macht die Jüdische Kultusgemeinde angenehm. Weshalb ist das so? Ich vermute, das 

kommt von ihrem osteuropäisch-chassidischen Hintergrund mit dem natürlichen Umgang mit der Religion. 

Joseph Roth2 schreibt in „Juden auf Wanderschaft“ über den Besuch der Synagoge: „Die Händler und die 

anderen im Leben stehenden Juden beten sehr schnell und haben noch hie und da Zeit, Neuigkeiten zu 

besprechen und die Politik der großen Welt und die Politik der kleinen. Sie rauchen Zigaretten und 

schlechten Pfeifentabak im Bethaus. Sie benehmen sich wie in einem Kasino. Sie sind bei Gott nicht 

seltene Gäste, sondern zu Hause, Sie statten ihm nicht einen Staatsbesuch ab, sondern versammeln sich 

täglich dreimal an seinen reichen, armen, heiligen Tischen. Im Gebet empören sie sich gegen ihn, schreien 

zum Himmel, klagen über seine Strenge und fuhren bei Gott Prozeß gegen Gott, um dann einzugestehen, 

dass sie gesündigt haben, dass alle Strafen gerecht waren und dass sie besser sein wollen.“ 

Die Jüdischkeit der Aktiven bei Best-Yeshiva, die neu gegründete Gemeinde, ist so gefestigt, dass jeder für 

sich über die Einhaltung der für ihn bedeutsamen Vorschriften entscheiden kann und darf. Und dieses 

billigt er/sie auch anderen zu. Da kommt auch kein Neu-Jude (Konvertit) und belehrt jene, die als Juden 

aufwuchsen, wie sie sich zu verhalten haben. 

Die in der Überschrift gestellte Frage lautete: „Dresden hat eine neue Gemeinde. Normalität oder 

Spaltung?“ Meine Antwort: „Was spricht in einer pluralistischen Gesellschaft dagegen, dass sich die 

Pluralität auch auf religiösem Gebiet in verschiedenen, voneinander unabhängigen Gemeinden ausdrückt?“  

Wer aber die Einheitsgemeinde erhalten will, muss Wege finden, damit sich auch die Juden in der 

Einheitsgemeinde wohlfühlen, die heute in der Jüdischen Kultusgemeinde zusammenkommen. 

 

 
2 Roth, Joseph. Juden auf Wanderschaft (German Edition) . Wunderkammer Verlag GmbH. Kindle-Version. Pos. 303 


