Neu formatiert: H. Lappe, 19.11.2021

BLOG Stadtmuseum Dresden

’.“ {ﬁ &:{'

'\t\

Judenbergstraﬂe g

b

¢ . N -
A "" gk _..‘/”
¥ b . .

e
»Nicht nur zum Selbstzweck — Interview mit Herbert Lappe

Daniel Ristau, 18.November 20201

Das Interview ist Teil der begleitenden Blog-Reihe zur Intervention Rethinking Stadtgeschichte:
Perspektiven judischer Geschichten und Gegenwarten in der Dauerausstellung des
Stadtmuseums Dresden 2021/2022. Angesichts der aktuellen Uberlegungen zu einem Jidischen
Museum fur Sachsen kommen an dieser Stelle Akteurinnen und Akteure, die sich mit dem Thema
beschaftigen, Vertreterinnen und Vertreter der judischen Gemeinden in Sachsen, von Politik und
Gesellschaft sowie Expertinnen und Experten mit ihren Standpunkten, Ideen, Kritiken und
Perspektiven zu Wort.

Zur Person

Dr. Herbert Lappe kam 1946 in London als Sohn judischer Emigranten zur Welt. Seit 1949 lebt er
in Dresden. Viele Jahre war der IT-Berater Mitglied des Vorstandes der Jidischen Gemeinde zu
Dresden und der Gesellschaft fur Christlich-Judische Zusammenarbeit Dresden e.V.. Er verfasste
zahlreiche Abhandlungen und Zeitungsartikel zur Geschichte der Juden und insbesondere auch
zur sachsisch-judischen Geschichte. Seit Uber drei3ig Jahren halt er Vortrage und
Weiterbildungsveranstaltungen zur Geschichte der Juden in Schulen, Kirchgemeinden und
Jugendklubs. Homepage: https://herbertlappe.de/texte.html.

(1) Was halten Sie von der Idee, ein ,,judisches Museum“ in Sachsen einzurichten?

Ich begrif3e, wenn die Geschichte der Juden Sachsens als Teil der allgemeinen Geschichte
Sachsens sichtbar gemacht werden soll. Da besteht grof3er Nachholbedarf! Jedoch muss, damit
das Museum nicht zum Selbstzweck wird, zuerst eine grobe Vorstellung tber Inhalt und
Zielstellung des Museums entwickelt werden. Dazu genugt die Aussage: ,andere Stadte haben
auch ein judisches Museum® nicht. Viele Argumente jener Akteure, die sich flr ein judisches
Museum aussprechen, sehe ich sehr kritisch, ja sogar zweifelhatft.

In Dresden sind die treibenden Akteure Michael Hurshell, der zur Zeit Vorsitzender der Judischen
Gemeinde zu Dresden ist, und Wolfram Nagel. Sie treten als Vertreter eines Museumsvereins auf,
Uber den nicht mehr bekannt, als dass er 2013 gegriindet wurde. Soweit mir aus der Presse und
einem Vortrag von Herrn Hurshell in der Judischen Gemeinde bekannt ist, engagieren sich beide
fur die Nutzung des Alten Leipziger Bahnhof als Museum. Sie bevorzugen diesen Standort, weil


https://herbertlappe.de/texte.html

hier ein konkreter, allerdings negativer Bezugspunkt zur judischen Geschichte Dresdens
vorhanden ist: Von hier fuhren die Deportationsziige nach Auschwitz ab. Darlber, ob dieser Inhalt
mit dem in der Presse propagierten Motto: ,Junges Museum flr junge Leute“ zusammenpasst,
l&sst sich streiten.

Weitaus problematischer scheint mir aber, wenn Michael Hurshell und Wolfram Nagel, beide
Mitglieder der Judischen Gemeinde zu Dresden, zur Begrindung des Standorts ein Argument
heranziehen, dass in meinen Augen gleichsam der Mottenkiste des Antisemitismus entstammt:
,<Judische Geschaftsleute hatten einen wesentlichen Anteil an der Ferneisenbahnstrecke Leipzig —
Dresden.”

Weshalb ist die Konfession der Geschéaftsleute von Bedeutung? Aus der zeitgendssischen
Literatur zum Eisenbahnbau ist mir kein Hinweis auf die Konfession der Geschéftsleute — ganz
gleich ob christlich oder judisch — bekannt. Die besondere Hervorhebung und Kennzeichnung der
Beteiligten Akteure am Eisenbahnbau als ,judisch® ist ein Ruckfall in die Zeit, als Menschen eher
Uber ihre Religion, ihre Herkunft oder vermeintliche ,Rasse” als Uber ihre Leistungen definiert
wurden. Eine Zeit, in der Religion noch nicht Privatsache war. Das Herausstellen der judischen
Religion der Geschéftsleute ist eine Argumentation zur Ausgrenzung von Juden. lhren Hohepunkt
fand diese durch die Nationalsozialisten, die dann zwischen raffendem, also ,judischem®, und
schaffendem, also ,nichtjidischem®, ,arischem® Kapital unterschieden.

Auch verstehe ich nicht, weshalb die Geschichte der Juden in Sachsen fir die Zeit seit der
Gleichberechtigung, die um 1870 erfolgte, in einem eigenen judischen Museum, also auf3erhalb
und unabhéngig von vorhandenen Museen etwa zur Stadtgeschichte, dargestellt werden soll. Das
macht aus den Deutschen judischer Konfession wieder eine Sondergruppe und spricht ihnen ab,
»-gewohnliche Deutsche” sein zu konnen. Doch genau das waren sie und wollten sie nach
jahrhundertelanger Aul3enseiter- und Sonderstellung sein: gleichberechtigte Deutsche, bei denen
die Konfession Privatsache war — so, wie auch bei Katholiken, Lutheranern und anderen.

Leider sehe ich bei den Vorstellungen von Michael Hurshell und Wolfram Nagel die Gefahr, dass
Juden wieder als Nicht-Deutsche prasentiert werden. Das ware ein Rickfall in die Zeit vor der
Emanzipation.

(2) Wo und wie sollte judische Geschichte und Gegenwart zugéanglich gemacht werden?

Die Darstellung judischer Geschichte und Gegenwart sollte aus den konkreten historischen
Bedingungen der allgemeinen Geschichte und Gegenwart Sachsens abgeleitet werden. Das
betrifft auch den Standort oder die Standorte zu ihrer Darstellung. Als Diskussionsanregung
gedachte Vorschlage dazu haben André Lang und ich im Februar 2021 in einem Papier
zusammengefasst.

Wir sind unter anderem der Meinung, dass die Geschichte der Juden nur aus der Wechselwirkung
und aus dem Vergleich mit der nichtjidischen Umgebung erklarbar ist. Das betrifft sowohl die
wirtschaftlichen Beziehungen vor der Gleichberechtigung wie auch die religiésen Beziehungen.
Zudem ist in unseren Augen Geschichte an authentischen Orten eher ,erlebbar” als in
Sammlungen abseits vom urspriinglichen Geschehen. Erganzend kdnnten an authentischen
Orten Stadtrundgéange zur Geschichte der Juden angeboten werden. Bei der Auswahl der Orte
sollte deren historische Bedeutung bertcksichtigt werden.

(3) Was kann und was sollte préasentiert werden?

Ich will die eben ausgefiihrten Gedanken an einigen Beispielen verdeutlichen: In Meil3en lebten
bereits in der Zeit von etwa 1100 bis etwa 1350 Juden, der Beginn der judischen Besiedlung
Sachsens bis zu ihrer Vertreibung. Hier misste Uber die Beziehungen und Spannungen zwischen



Juden und Christen gesprochen werden. Anlaufpunkt ware die noch einzurichtende Ausstellung
im Stadtmuseum Meil3en, aber auch jene Orte und Artefakte im Stadtgebiet, wie der Standort des
ehemaligen Friedhofs, Grabsteine an verschiedenen Orten oder der vermutete Ort der ehemaligen
Synagoge.

Areal des ehemaligen mittelalterlichen jldischen Friedhofs in Mei3en. Ein Hinweis an den historischen Ort fehlt
bislang. (Foto: H. Lappe)

In Leipzig wiederum waren Juden ab dem 17. Jahrhundert als Fernhandler zu den Messen
willkommen. Zu Beginn des 18. Jahrhunderts durften sich die ersten Juden dauerhaft niederlassen
und legten den Grundstock fir die spatere judische Gemeinde. Auch hier ware die Ausstellung
des Stadtgeschichtlichen Museums Leipzig mit seiner recht groRen Sammlung an Objekten ein
zentraler Anlaufpunkt. Authentische Orte sind darliber hinaus etwa die ehemaligen Messehallen in
der Madlerpassage, die noch heute von der Israelitischen Religionsgemeinde zu Leipzig genutzte
Brodyer Synagoge, die urspriinglich fur judische Handler aus dem galizischen Brody angelegt
wurde, oder das Gedenkareal am Standort der 1938 zerstérten Synagoge in der Gottschedstral3e.

In Dresden lie3en sich ebenfalls noch im 17. Jahrhundert wieder erste Juden nieder, die vor allem
als Finanziers fur die sachsischen Kurfursten und polnischen Konige tatig waren. Neben dem
Kronentor des Dresdner Zwingers, das die polnische Konigskrone tragt, zu deren Erwerb unter
anderem Berend Lehmann beitrug, das Grine Gewdlbe mit vielen ebenfalls von judischen
Hoffaktoren beschafften Objekten, aber auch der Alte Jidische Friedhof in der Dresdner Neustadt,
der in der Mitte des 18. Jahrhunderts angelegt wurde.

Die Geschichte der Juden in Chemnitz, Dresden und Leipzig ab der Gleichstellung, also ab dem
letzten Drittel des 19. Jahrhunderts ist in meinen Augen indes nicht als ,Sondergeschichte*
darzustellen: Als gleichberechtigte s&chsische und Stadtbirger waren Juden Teil der allgemeinen
Geschichte und gehdren deshalb auch in der Darstellung in diese eingebettet. Auch die
Geschichte in der Zeit des Nationalsozialismus, der Shoah und der Nachkriegsgeschichte gehort
in die jeweiligen Stadtmuseen. Schlief3lich setzten die Vertreibung und Ermordung der Juden die
Beteiligung von Teilen der Bevolkerung voraus. Auch leisteten Juden ebenso wie Nichtjuden
Widerstand gegen die NS-Diktatur. Die besondere Situation der jidischen Gemeinden in der DDR
nach 1945 wird ebenfalls nur im Vergleich mit der Situation der christlichen Kirchen verstandlich.

(4) Wer soll erreicht werden?

Die Zielgruppe sollte ab zwolf Jahre sein. Man muss dabei immer davon ausgehen, dass keinerlei
(") Vorkenntnisse bestehen. Aus langjahrigen Erfahrungen weil3 ich: Einfachste Grundlagen wie
der Unterschied zwischen Judentum und Christentum oder Kenntnisse uber deutsche Geschichte
— also nicht nur die des Holocaust — kbnnen nicht vorausgesetzt werden.



(5) Wenn Sie ein museales Objekt auswahlen kdnnten, das Sie als besonders
aussagekraftig fur Geschichte und Gegenwart jidischen Lebens halten, welches wéare das
—und warum?

Eine Idee ist die Geschichte von Horst Weigmann, der seine Mutter Toni Weigmann aus den
Fangen der Gestapo retten wollte. Toni Weigmann wurde von den Nationalsozialisten als Judin
verfolgt, hatte aber mit dem Judentum uberhaupt ,nichts am Hut®. Inr Sohn Horst, nach der NS-
Terminologie ein ,Halbjude®, diente beim Uberfall auf Frankreich in der Wehrmacht und wurde
daflr sogar ausgezeichnet. Seinen abenteuerlichen Versuch, die Mutter aus dem Gestapo-
Gefangnis zu retten, bezahlte er mit seinem Leben.

Der fur eine Dilemmadiskussion mit Schilern aufbereitete Stoff zwingt die Schiiler, sich sowohl mit
der NS-Zeit zu beschéaftigen wie auch eine Position zum Verhalten von Horst Weigmann zu
beziehen. Dadurch wird die Frage nach méglichem eigenverantwortlichem Handeln provoziert.

(6) Was sollte in der Debatte um ein Jidisches Museum als nachstes passieren?

Als erstes sollte man die inhaltlichen Rahmenbedingungen abstecken: Reden wir also nur tber
Sachsen oder greifen wir auch die Verbindungen in die umliegenden Lander und Regionen auf?
Dann musste uber Inhalte und Ziele ebenso wie Uber Moglichkeiten zu deren Realisierung
nachgedacht werden. Ob wir dann ein Museum an einen einzigen Ort oder eine dezentrale
Lésung bevorzugen, kann erst auf dieser Basis entschieden werden.

Das Wichtigste aber ist: Bei jedem weiteren Schritt sollte immer die Offentlichkeit einbezogen
werden.

Die Grabsteine des judischen Friedhofs wurden in Meil3en als Baumaterial verwendet und sind heute noch in
verschiedenen Kellern zu finden. (Foto: H. Lappe)



